



INSERTO SPECIALE

I Sarcti in Victoro Oriente al tempo dei Nurschi



ROMA & CO.

Parchi, gilaretai. e ville comumeli la offia si veste

**ALL'INTERN** 

Lien (v. a.: Viogaj, sec contrentie



## I SARDI IN EGITTO E NEL VICINO ORIENTE AL TEMPO DEI NURAGHI

di Giovanni Ugas

### Temuti guerrieri del mar Mediterraneo e popolo di ultracentenari

🖣 ra il 1600 e il 1000 a.C., con un programmato sistema di popolamento, in Sardegna furono costruiti oltre 7000 castelli e torri con camere coperte da maestose cupole, i nuraghi, che caratterizzano ancora oggi molti scorci del paesaggio isolano. I castelli più imponenti, circondati da cinte turrite erano le monumentali residenze dei capi tribali che governavano i distretti territoriali grazie ai guerrieri che le presidiavano. Le comunità tribali, formate da agricoltori, allevatori, pescatori e cacciatori, costruirono con grandi pietre non solo i castelli e le torri. ma anche le tombe collettive, dette "dei giganti" perché ospitavano le sepolture degli antenati (i mannus, i grandi) e perché di notevole imponenza (anche 20-30 metri di lunghezza), e inoltre le belle case degli dei. I templi dell'acqua erano dotati di una gradinata e di un grande serbatoio circolare coperto a cupola come le camere dei nuraghi, mentre i templi celesti " a megaron", in qualche caso intitolati ancora alla dea Orgìa, erano provvisti di varie camere rettangolari a sviluppo longitudinale

e di un portico sul davanti (in antis). Non mancavano i culti nelle grotte sacre, come in Creta.

La magnificenza di questi mirabili edifici indusse gli storici e i geografi greci ad attribuirli all'opera del sommo artista Dedalo chiamato nell'isola dagli Eraclidi, originari di Tespi, presso Tebe in Beozia, al seguito di Iolao, nipote di Eracle (Ercole) da cui sarebbe derivato il nome del popolo degli Iolaioi. Questi ultimi, però, altro non erano che gli autoctoni Iliesi, la più importante popolazione sarda del tempo, insediata al centro-Sud dell'isola. Gli altri popoli importanti erano i Balari, che abitavano il Nord-Ovest nelle regioni della Nurra e del Logudoro, e i Corsi stanziati nel Nord-Est, nell'attuale Gallura.

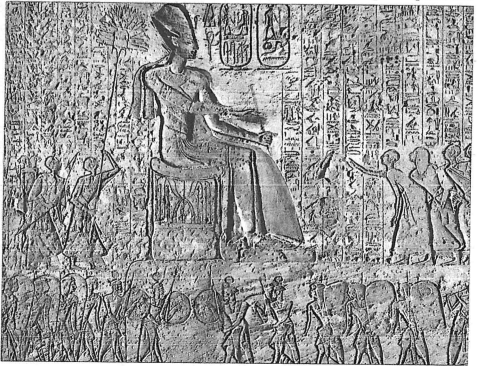
Nei villaggi, stimati in circa 2500, le capanne provviste di un solo vano (ellittico prima e poi circolare), furono costruite diversamente con uno zoccolo di pietre medio-piccole e una sovrastruttura lignea, rivelando la subalternità dei loro abitanti nei confronti sia dei capi tribali che risiedevano nei castelli protetti dalla cinta turrita, sia dei capi distrettuali che dimoravano nei castelli privi di cinta turrita. Questa società venne meno intorno al 1000 a.C. quando i nuraghi furono devastati e, a quanto racconta Diodoro Siculo, il potere passò alle

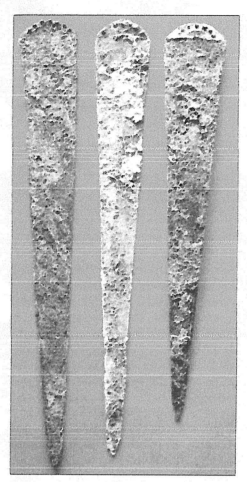
aristocrazie locali che eleggevano i magistrati riunendosi nei Dikasteri riconoscere nei grandi edifici circ con sedili costruiti nei villaggi.

I Sardi si distinguevano per la lor telligenza, stando al poeta latino (Nevio e a quanto emerge dal particolori dell'Odissea di Omero relativo al fondo pensiero sardanio di Ulisse non reagisce immediatamente alle santi provocazioni di Ctesippo e altri Proci, ma medita freddamen sua vendetta. Lo stesso Ulisse sarpoi perito trafitto dal figlio Teles con la spina sardonia, la freccia in col veleno dell'aculeo della razza. poteva essere altrimenti perché gli tichi Sardi avevano la cattiva fam uccidere i vecchi padri.

Ora, vi sono molteplici ragioni per i tificare i Sardi con gli Shardana, insieme ad altre coraggiose popolaz note come "Popoli del Mare", intorr 1200-1180 a.C., portarono allo sfac l'Egitto dei faraoni, l'impero di F (la terra degli Ittiti) e i regni mice dando l'avvio all'età del Ferro, s so erroneamente considerata un'e ca di recessione ma che invero, ca i monopoli delle grandi potenze, un Mediterraneo aperto al libero ci mercio in tutta la sua interezza, proprietà privata e a sistemi politic piccoli stati che si avvicinavano alla mocrazia. Queste ragioni derivano d tante affinità dei Sardi con gli Sharda soprattutto nel nome, l'aspetto, l'ari tura, l'abbigliamento, e ancora le na la cultura in genere. Inoltre, gli uni e altri non usavano la scrittura, né i c da guerra almeno sino alla fine del colo XIII a.C.

In primo luogo nel sec. XIV-XIII a gli Shardana (il nome è convenzioni sono attestati come Sherdanw a Bi in Fenicia, Sheridanni a Ugarit in S e Shardias ad Efeso in Anatolia. Interetando il pensiero del geografo g co Pausania, la prima denominazio della Sardegna deriva dall'eroe Sa figlio dell'Eracle libio ed egizio, divir antichissima per lo storico greco Eroto, e risale ad una fase in cui nell'is si abitava ancora in capanne e caver cioè al Neolitico (VI-IV millennio a. I Sardi erano definiti Sardoi e Sar





nioi dai Greci, Sardi e Sardinienses dai Romani. Nella stele di Nora del IX secolo a.C. i Fenici scrissero il loro nome Shrdn esattamente come gli Egizi scrivevano quello degli Shardana ancora nel secolo IX a.C. Omero attribuisce il pensiero sardonio di Ulisse già ai tempi della guerra di Troia, e Simonide di Ceo vissuto nel sec. VII tramanda di un assedio, ovviamente marittimo, condotto dai Sardi contro l'isola di Creta già agli inizi del sec. XIII a.C. Dunque i Sardi erano temuti guerrieri del mare nell'Est del Mediterraneo nello stesso periodo in cui gli Shardana incontrarono e si scontrarono con le grandi potenze levantine. D'altronde gli altri popoli (Sardeates della Dalmazia), città (Sardis della Lidia, Serdica in Tracia) e altri luoghi (Sardessos e Monte Sardeno in Anatolia), che richiamano nel nome gli Shardana, appaiono molto dopo il sec. XII a.C. e non già o al tempo o prima dei conflitti dei Popoli del Mare con l'Egitto e l'impero ittita.

Nella regione dell'Ogliastra, famosa per i tanti ultracentenari, i Sardi attuali conservano oltre il 50% dei geni dei loro antenati sardi dell'Età del Bronzo. I Sardi che costruitono i nuraghi, a loro volta prossimi ai loro predecessori dolicomorfi neolitici, erano di stirpe mediterranea, come emerge sia dalle

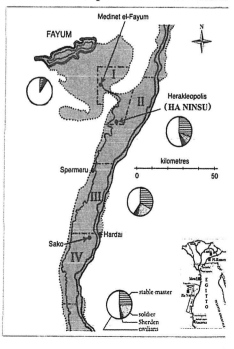
sculture in bronzo e in pietra del I Ferro (IX-VIII sec. a.C.) che celebrano, anche in dimensioni colossali nella necropoli di Monte Prama di Cabras, gli eroi della precedente epopea dell'Età del Bronzo, sia dalle indagini dell'antropologia fisica che li avvicinano ai Cretesi e agli Egizi, sia infine dai dati della genetica che li apparentano ancora ai Cretesi. D'altro canto, gli Shardana in Egitto erano raffigurati con la cute rosso bruna sia negli affreschi delle tombe tebane dei grandi funzionari Senemut, Useramon e Rekhmira, del tempo dei faraoni Ashepsut, Tuthmosis III e Amenophi II (sec. XV a.C.), dove sono menzionati come principi delle Isole che stanno in mezzo al Verde Grande, e più tardi nei rilievi dei templi di Ramesse II che celebrano la battaglia di Kadesh (circa 1286 a.C.) e in quelli del tempio di Medinet Habu che ritraggono la battaglia dell'anno VIII del faraone Ramesse III (circa 1183 a.C.). Gli Shardana, dunque, facevano parte della stessa famiglia dei rosso bruni Cretesi, Cananei ed Egizi raffigurati negli stessi monumenti, distinguendosi dai tipi semitici (ad esempio i beduini Shasu) e indoeuropei (es. gli Ittiti).

Al tempo dei nuraghi, i Sardi impiegavano grandi spade. In un primo tempo, tra il XVI e il XIII secolo, queste armi avevano la lama triangolare con base semplice arrotondata innestata all'elsa con rivetti. Più tardi, dal sec. XIII in poi, appaiono sia con una lama larga e non molto lunga, sia con una lama stretta costolata, assai lunga (anche m. 120-140), spesso offerte nei templi. Altre armi erano le frecce in ossidiana e in bronzo per gli arcieri, le cuspidi di giavellotto e (solo in una fase tarda) le cuspidi di lancia in bronzo, le pietre affusolate dei frombolieri. Anche nella bronzistica figurata emergono le immagini di guerrieri: arcieri, spadaccini, frombolieri e portatori di giavellotto. Sopra le lastre dei pozzetti tombali della via sacra, nell'heroon di Monte Prama furono innalzate non meno di 60 grandi statue in calcarenite di arcieri, spadaccini e guerrieri-sacerdoti, alte circa m. 2,20. A parte i guerrieri-sacerdoti che mostrano un copricapo conico appuntito e imbracciano uno scudo ritorto, gli altri guerrieri portano lo scudo tondo. talora ornato con una rosa di borchie o appliques circolari o a spirali, e calzano un elmo a calotta cornuto dotato spesso di creste. Non mancano le figurine di guerrieri con corona di penne, corone



borchiate con pennacchi o con semplicelmi a calotta cordonata.

Le armature dei Sardi sono dunque l stesse dei principi delle Isole in mezz al Mediterraneo ritratti nelle tombe te bane e degli Shardana che prima fecer parte della guarnigione egizia di Ugar. e dell'esercito d Ramesse II a Kades e poi furono raffigurati nel tempio c Ramesse III a Medinet Habu. Sul pia no formale particolarmente stringent è l'affinità delle armi dei Sardi sia co le spade a lama triangolare dei princip delle Isole e degli Shardana che com battono a Kadesh, sia con l'elmo cornu to a calotta e con il piccolo scudo tondo talora con una rosa di borchie, che ac compagnano le immagini degli Sharda na nei rilievi che illustrano la battagli. di Kadesh e in quelli di Medinet Habu.



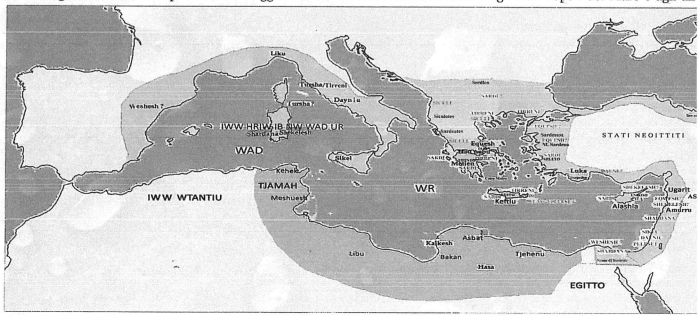


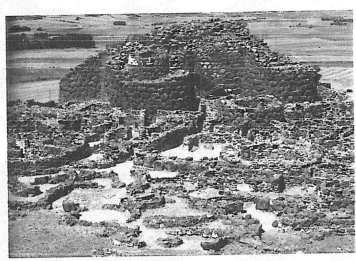
Anche nell'abbigliamento si osservano interessanti corrispondenze, in particolare nel gonnellino a coda che appare tra i personaggi (non solo guerrieri) della bronzistica figurata nuragica, ed è indossato anche dai principi delle Isole e dagli Shardana, già a partire dalla prima metà del XV secolo a.C. L'indumento fu adottato anche, ma dopo i principi delle Isole, dagli Egizi nel sec. XIV-XIII e assai più tardi nel IX-VIII secolo a.C. dagli Assiri. Va osservato che su un vaso (cratere) in ceramica di Tirinto degli inizi del sec. XII sono dipinti due guerrieri armati di scudo tondo e giavellotto con indosso un gonnellino a coda: non possono essere che Sardi, dando ragione a Plutarco il quale affer-

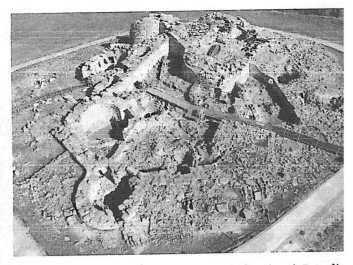
ma che i Sardi (Shardana), insieme ai Tirreni (per gli Egizi il Popolo del Mare dei Tursha), si insediarono in Grecia al tempo dell'occupazione del Peloponneso da parte Dei Dori e degli Eraclidi, intorno al 1190 a.C. Gli Shardana furono i primi e i soli sino allo scorcio del XIII secolo a usare l'elmo cornuto e lo scudo tondo. Più tardi queste armi difensive si diffusero tra gli altri Popoli del Mare e presso molte altre genti. Già alla fine del XIII e agli inizi del sec. XII a.C. l'elmo cornuto e lo scudo tondo appaiono anche in Grecia (a Micene e a Tirinto), a Cipro e a Megiddo nel Vicino Oriente. Data la distanza della loro isola dalle altre terre necessariamente i Sardi praticavano la navigazione d'alto mare. La bronzistica figurata nuragica e la terracotta propone sia navi da carico, sia veloci vascelli da guerra. A giudicare dai rilievi del tempio di Medinet Habu le navi da guerra dei popoli del Mare e degli Shardana terminavano a prua la testa di un volatile (cicogna o altro), mentre le navicelle protosarde mostrano prevalentemente le protomi di bovidi, cervi, mufloni o arieti, ma non mancano neppure le navicelle con protomi de di uccello e va considerato che le raffigurazioni egizie sono standardizzate e dunque possono aver reso una sola delle possibili varianti dei vascelli dei Popoli del Mare.

La Sardegna abbondava di metalli come l'argento, lo zinco, il piombo, di legname e di altre materie prime quali la lana, il lino, derrate alimentari (grano, orzo, cereali e legumi), e prodotti lavorati come tessuti, corde, manufatti in sughero e legno. Pertanto poteva ottenere in cambio i materiali di cui scarseggiava o riteneva insufficienti come lo

stagno, l'oro, il rame, l'ambra, l'avo La grande stele centinata impie nelle Tombe di Giganti documenta relazione diretta della Sardegna l'Egitto già nel XVI-XIV sec. a.C. I S ebbero contatti con Creta fin dal 1 a.C., come indicano un pugnale e spada a lama triangolare con base a tondata della stessa tipologia delle a di Sant'Iroxi di Decimoputzu, rinve ti nel palazzo di Mallia e non impie altrove nell'Egeo. Agli inizi del se XIII a.C. datano le numerose c miche sarde trovate a Kommòs, p della città di Festo in Creta, mentr Sardegna giungono, almeno dal XIV, ceramiche, manufatti in avor i grandi lingotti a pelle di bue (ox h in rame cretesi, micenei e ciprioti, lanine in vetro e in faïence dall'Es e da Ugarit. Tra il XIII e il XII se altre ceramiche nuragiche raggiung la Sicilia, Tirinto e vengono imitate vicino Oriente (El Ahwat, nella regi del Monte Carmelo). A Mileto comi il disegno inciso del tipico pugnale ragico a elsa gammata sul fondo di vaso a staffa di tipologia tardo micei Se dunque gli Shardana si identific con i Sardi, vuol dire che gli stessi ! di ebbero un ruolo centrale nella ria del Mediterraneo nel II Miller a.C. Prima, tra il XV (se non il XV il XIII sec. a.C., essi intrecciarono r zioni politiche e commerciali con i pa dell'Egeo, con Cipro e l'Egitto e fur impiegati come forti soldati mercei e guerrieri del mare dai re egizi, di furono fedelissimi alleati, e forse da cretesi e micenei, ricevendo in cam fertili terre da coltivare. Più tardi, le vittoriose guerre combattute insie agli altri Popoli del Mare e agli alle







del Nordafrica, per circa 40 anni tra il 1220 e il 1180 circa a.C., gli stessi Sardi contribuirono in modo determinante alla caduta degli imperi d'Egitto, degli Ittiti e dei regni Micenei. A seguito di questi eventi i Sardi/ Shardana si insediarono in varie regioni dell'Est del Mediterraneo. Essi si stanziarono nel Libano e in Galilea, tra la costa fenicia e il corso del fiume Giordano, come si evince dall'Onomasticon di Amenemope del 1070 a.C. e dal libro dei Giudici del Vecchio Testamento, a Lyktos in Creta e in Grecia, a giudicare dai racconti di alcuni autori greci in specie di Plutarco, e ancora in Cipro, in Tracia, e sulle coste anatoliche stando ai dati, in evoluzione, dell'archeologia.

I Sardi/Shardana ebbero una relazione speciale con l'Egitto. A fianco del faraone Ramesse II combatterono a Kadesh contro gli Ittiti almeno 2000 isolani nella divisione di fanteria di Seth e altri 250 nella compagnia regia.

SHEKELESH?

Lage di
Generatet
Genera

Non meno di 5 caserme erano intitolate ad essi nel Medio Egitto dove tra il Nilo e il canale di Bar Yssef ebbero numerose terre in concessione. Il Papiro Wilbour, risalente al regno dei Ramesse V, circa 1150 a.C., menziona oltre 100 concessionari, agricoltori e allevatori della loro etnia presenti nel Medio Egitto, dove pure avevano un tempio del loro dio e assunsero cariche sacerdotali (Hori) e principesche (Men Merenakhtu, Sethemhabu, Padjesef). È possibile peraltro che fossero proprio Shardana i faraoni della XXI dinastia che (a partire da Smendes) succedettero ai re ramessidi e precedettero la dinastia dei faraoni libici. Si calcola che intorno al XII secolo gli Shardana, rappresentassero non meno del 5% della popolazione residente in Egitto. Nella terra del Nilo risultano menzionati sino al sec. IX a.C. e non è da escludere che ancora una parte pur modesta della popolazione egiziana discenda dai Sardi. Non è chiaro invece quanti Sardi si insediarono nella valle del rio Kishon (ar. Nahr Muqatta) terra dove, non lontano da Megiddo e Taanakh, secondo il libro dei Giudici, si svolse la battaglia combattuta da Barak e Deborah contro Sisara. Residente ad Harosheth hag Goyim, Sisara era un generale o re dei Goyim, cioè degli Stranieri, da riconoscere negli Shardana, non essendo né Cananei, né Filistei, né Israelit Giudei. Certamente i Sardi/Sharda furono numerosi in Galilea, la terra Gesù e degli apostoli, se essa fu chiar ta Galil hag Goyim, cioè la Galilea de Stranieri nel libro di Isaia (8.23) e ancora nel Nuovo Testamento (Matt 4,15) era nota come la Galilea dei G tili (cioè ancora degli Stranieri). La t ra dove si insediarono gli Shardana molto fertile, come emerge dai grana Megiddo e da quanto dichiara Gius pe Flavio: «... (la Galilea) dagli abit ti è tutta coltivata e non c'è angolo non sia lavorato; ciononostante, vi se anche molte città e dovunque un g numero di villaggi densamente po lati grazie al benessere, tanto che il piccolo di questi ha più di quindicir abitanti». Particolarmente abbonda erano le coltivazioni di olivi e il lino. abitanti della fertile Galilea, contes antico dalle tribù israelitiche di Net e Zabulon, erano diversi dai Giudei solo per i pesi e le misure ma anche piano linguistico (Matteo, 26,73), ta che ad essi non era consentito legg le preghiere pubbliche. Secondo il' mud. "Erez ha-'Ammim", "il distr delle Genti", cioè la Galilea degli S nieri, era un paese impuro. C'erano ti motivi umani per cui il pensiero voluzionario del galileo Gesù non fe ben accetto dai Giudei di Gerusalem



Prof. Giovanni Ugas. Già docente di Preistoria e Protostoria presso l'Università degli Studi di Cagliari e già archeologo nella Soprintendenza Archeologica di Cagliari e Oristano. I suoi studi vertono sugli intrecci tra la Sardegna e il Mediterraneo in ambito preistorico e protostorico e privilegiano i rapporti tra le testimonianze dell'archeologia e le fonti della letteratura classica.

# SVILUPPO ECO-SOSTENIBILE NEL SUD-EST EUROPA

0

di Alfredo Viskovic

La Costituzione di un Segretariato dei Parlamenti di Croazia, Italia, Bosnia ed Erzegovina e Macedonia per uno sviluppo Eco-sostenibile e per Politiche Attive per l'inclusione socio-economica dei giovani

I mondo oggi si trova ad affrontare sfide importanti: porre fine alla povertà, eliminare le disuguaglianze, salvaguardare l'ambiente.

Nel contesto Europeo, l'area del South East è di particolare interesse per quanto rigarda le sue potenzialità di sviluppo. Nel particolare, la Croazia ha una disoccupazione giovanile del 43%, l'Italia ha una disoccupazione giovanile del 40.3%, Bosnia-Erzegovina ha un PIL pro-capite di 4.843 \$ e un tasso di disoccupazione giovanile del 67.6%. In Macedonia il livello di disoccupazione giovanile è del 49.5%. Questi dati sono indicativi di come la situazione sia ampiamente migliorabile, e la politica cerca di agire di conseguenza non senza difficoltà, considerando il perdurare della crisi economica e culturale che pervade in modo particolare le regioni Europee svantaggiate.

La comunità internazionale ha preso coscienza della necessità di un radicale cambiamento di paradigmi per la risoluzione di queste problematiche tenendo in considerazione in parallelo i problemi derivanti dai cambiamenti climatici.

Questa consapevolezza si è concretiz-

zata con l'Agenda 2030 per lo Sviluppo Sostenibile delle Nazioni Unite che si pone importanti obiettivi, che nel punto 3 della Dichiarazione sono ben ritratti: "Deliberiamo, da ora al 2030 di porre fine alla povertà e alla fame in ogni luogo; di combattere le diseguaglianze all'interno e fra le nazioni; di costruire società pacifiche, giuste ed inclusive; di proteggere i diritti umani e promuovere l'uguaglianza di genere e l'emancipazione delle donne e delle ragazze; di assicurare la salvaguardia duratura del pianeta e delle sue risorse naturali. Deliberiamo anche di creare le condizioni per una crescita economica sostenibile, inclusiva e duratura, per una prosperità condivisa e un lavoro dignitoso per tutti, tenendo in considerazione i diversi livelli di sviluppo e le capacità delle nazioni".

L'Unione Europea, nel ricevere nei propri ordinamenti le linee dell'Agenda 2030, ha elaborato la strategia Europa 2020, che presenta tre priorità:

1. Crescita intelligente, cioè sviluppare un'economia basata sulla conoscenza e sull'innovazione. Ciò significa migliorare la qualità dell'istruzione, potenziare la ricerca, promuovere l'innovazione e il trasferimento delle conoscenze, utilizzare in modo ottimale le tecnologie dell'informazione e della comunicazione e fare in modo che le idee innovative si trasformino in nuovi prodotti e servizi tali da stimolare la crescita, creare posti di lavoro di qualità e contribuire ad affrontare le sfide proprie della società europea e mondiale;

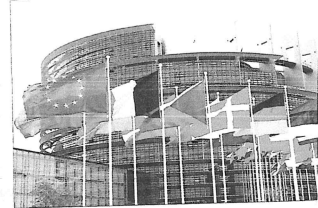
2. Crescita sostenibile, cioè promuovere un'economia più efficiente sotto

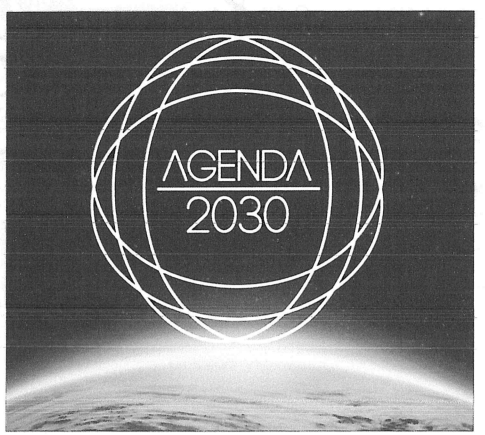
EUROPA 202
Una strategia per una cresida metigorie, sosteribas a notus
formación Europa

Transporte Formación de Contrata de C

il profilo delle risorse, più verde competitiva. Si pone l'accento sul sostenibilità: significa costruire conomia efficiente sotto il profile le risorse, sostenibile e compet sfruttare il ruolo guida dell'Europ sviluppare nuovi processi e tecno comprese le tecnologie verdi, a rare la diffusione delle reti intell che utilizzano le ICT, sfruttare l su scala europea e aumentare i taggi competitivi delle nostre im specie per quanto riguarda l'ind manifatturiera e le PMI, e forni sistenza ai consumatori per va l'efficienza sotto il profilo delle ri In tal modo si favorirà la prosper popoli in un mondo a basse en







ni di carbonio e con risorse vincolate, evitando al tempo stesso il degrado ambientale, la perdita di biodiversità e l'uso non sostenibile delle risorse, rafforzando la coesione economica, sociale e territoriale;

3. Crescita inclusiva, ossia promuovere un'economia con un alto tasso di occupazione che favorisca la partecipazione alla vita economica della comunità e la coesione sociale e territoriale delle persone. La strategia consiste nell'investire nelle competenze, combattere la povertà e modernizzare i mercati del lavoro, i metodi di formazione e i sistemi di protezione sociale.

In relazione alle tre priorità della Strategia Europa 2020, la Commissione ha proposto i seguenti obiettivi principali per l'UE:

- Il 75% delle persone di età compresa tra 20 e 64 anni deve avere un lavoro;
- Il 3% del PIL dell'UE deve essere investito in R&S;
- I traguardi "20/20/20" in materia di clima/energia devono essere raggiunti (compreso un incremento del 30% della riduzione delle emissioni se le condizioni lo permettono). L'Unione Europea può contribuire a combattere il cambiamento climatico e l'inquinamento atmosferico, diminuire la sua dipendenza dai combustibili fossili stranieri, e mantenere energia a prezzi accessibili per i consumatori e le

imprese. In questo contesto si pone la Blue Economy: si deve produrre sprecando meno risorse e prestare vera attenzione alla sostenibilità ambientale, adottando sempre e dovunque il principio guida del riutilizzo intelligente delle risorse. Questo sistema prende come esempio la natura, consistendo in un'economica circolare in cui non esistono i rifiuti, ma tutto viene recuperato e riutilizzato;

- Il tasso di abbandono scolastico deve essere inferiore al 10% e almeno il 40% dei giovani deve essere laureato;
- 20 milioni di persone in meno devono essere a rischio di povertà.

L'Unione Europea ha predisposto inoltre un modello di sostenibilità ambientale. Si tratta della Roadmap 2050: una guida pratica per le rendere basse le emissioni di carbonio in Europa, una discussione della fattibilità e le sfide da realizzare con l'obiettivo di ridurre i gas serra dell'80% per tutta l'Europa entro il 2050.

Noi vogliamo puntare sull'obiettivo di una crescita economica duratura, inclusiva e sostenibile. L'intenzione è di creare un Segretariato promosso dai Presidenti dei Parlamenti dei quattro Paesi (Croazia, Italia, Bosnia-Erzagovina, Macedonia) e che aggreghi le competenze di uomini di scienza, sociologi ed economisti in modo da sviluppare progetti di politiche di sviluppo eco-sostenibile e di politiche attive del lavoro e dell'inclusione sociale.

In linea con l'Agenda 2030 ONU e con la Strategia Europa 2020, si vuole puntare a sviluppare infrastrutture intelligenti, potenziate e totalmente interconnesse nei settori dei trasporti e dell'energia e utilizzare appieno le ICT, garantire un'attuazione coordinata dei progetti infrastrutturali, che danno un contributo essenziale all'efficacia del sistema di trasporto globale dell'Europa. Inoltre ci si concentrerà sull'efficienza dei sistemi di insegnamento e agevolare l'ingresso dei giovani nel mercato del lavoro mediante un'azione integrata che comprenda, tra l'altro, orientamento, consulenza e apprendistati.

Gli investimenti in ricerca e sviluppo, innovazione, istruzione e tecnologie sono efficienti sotto il profilo delle risorse e comporteranno vantaggi per i settori tradizionali, per le zone rurali e per le economie di servizi altamente specialistici, rafforzando la coesione economica, sociale e territoriale.

Si intende costituire un "Segretariato di Stati" per uno sviluppo Eco-sostenibile necessario per attivare Politiche Attive per l'inclusione socio-economica dei giovani; tale Segretariato si impernea su partecipazioni dei Parlamenti coinvolti.



Prof.Ph.D. Alfredo Viskovic. È dirigente dell'ente elettrico croato (HEP) per le relazioni estere. Professore presso l'università di Rijeka e di Zagabria. Collabora con diversi Istituti di Ricerca a livello internazionale nel campo dell'ottimizzazione del risparmio energetico e della distribuzione. Coordinatore generale del Centro di studi e ricerche Liviing Lab presso l'università di Rijeka per lo sviluppo sostenibile energiambiente per i Paesi del Sud-Est Europeo.

# "ALL'OMBRA DI UNA CATTEDRALE" IL LIBERO LUTERO E IL MORIGERATO CALVINO

di Vanessa Victoria Giunta

#### Percorso nella teologia medievale e rinascimentale

Bene, cos'ha reso possibile l'odierna civiltà religiosa occidentale? Il cristiano s'è scisso e la grande scissione protestante ha disvelato le brutture in cui era sfociata l'originaria fede.

Il cattolicesimo, portando a baluardo la scolastica con San Tommaso e Aristotele, si è smarrito in un oscuro basso Medioevo; sì basso più per definizione che per ideali.

Il Rinascimento volse lo sguardo del cielo alla terra, al regno degli uomini: ampliò gli orizzonti geografici, rinnovò l'entusiasmo per l'antichità classica e cristiana, assistette all'affermarsi delle monarchie nazionali e al crollo della teocrazia papale, l'imperante capitalismo si accompagnò all'individualismo economico.

In questo clima, la Riforma scardinò le basi della "struttura monolitica della Santa Romana Chiesa".

Ma tutto ciò non basta per spiegare l'origine del movimento riformista, poiché la Riforma fu innanzitutto un "risveglio religioso", intriso di pre-occupazione per la vita futura nella prospettiva spirituale dell'eternità, conscio del dramma della redenzione,

forte della verità di Dio oltre ogni secolarizzazione. Auspicava un ritorno al cristianesimo incorrotto, ispirato dalla parola di Sant'Agostino, di San Paolo e dei Vangeli.

La Chiesa medievale si era sviluppata lungo tre direttrici temporali: il periodo della propagazione (V-XI secolo a.C.), durante il quale il cristianesimo ufficiale si diffuse tra gli ariani e i pagani, fino al mondo slavo e scandinavo. La Chiesa di Roma si secolarizzò. Divenuta parte integrante del sistema feudale, avendo acquisito numerose terre per il proprio sostentamento, si sostituì allo Stato quando esso fu manchevole, provvedendo all'alimentazione della plebe, al riscatto dei prigionieri e alla stipula di trattati con i popoli invasori.

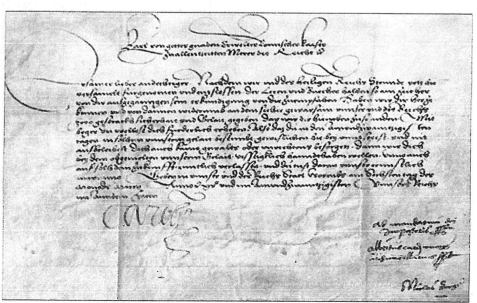
Il secondo periodo fu quello della dominazione (XII- XIII secolo a. C.) in cui la cristianizzazione della società avvenne per sottomissione, essendo la Chiesa divenuta una teocrazia. Il movimento che determinò questo mutamento ebbe origine presso un monastero, ma fu detto gregoriano da papa Gregorio VII che ne sostenne il programma, volto a riformare contemporaneamente la vita monastica, la Chiesa, il mondo.

I monasteri rinnovarono con fermezza la regola benedettina; la Chiesa, al fine di liberarsi dal controllo de cato, ritenne necessario afferma sua supremazia, fondando la teo papale sul sistema dei sacramen lebrati unicamente dal clero; la se civile esigeva un'opera di cristian zione volta a indurre i laici alla palla tregua in nome di Dio. Da qui origine l'idea delle crociate che seco la pratica delle indulgenze,



ro la remissione delle penitenze a ro che si fossero arruolati per la gi santa e per estensione anche a co che, impossibilitati a partire, conti ivano economicamente all'impres Infine il terzo periodo, denomi della decadenza (XIV- XV secolo a vide la fine della teocrazia papa sorgere degli stati nazionali, in p colare del nazionalismo francese cui la Chiesa si scontrò, e il risvo economico determinato dalle croc generarono i settant'anni che va sotto il nome di "cattività babilor durante i quali il soglio pontificio, sferitosi ad Avignone, fu occupato da papi francesi.

Alla vigilia d'Ognissanti del all'ombra della chiesa del castell Wittemberg, innanzi al portone I tin Lutero, indignato dall'emin





bando di nuove indulgenze, affiggeva le comunemente note novantacinque tesi e nell'estate del 1520, in concomitanza del suo libello intitolato "La cattività Babilonese" Erasmo da Rotterdam affermava: «La rottura è irrimediabile!»

La disputa, tuttavia, verteva non sulle deformazioni contratte dal cattolicesimo in età medievale ma sul concetto di Dio e dell'uomo: «Altri - sottolineava Lutero - hanno attaccato la vita; io attacco al dottrina».

Lutero sosteneva che la chiesa cattolica tendeva ad avere un concetto troppo modesto della maestosità di Dio e metteva nelle mani dell'uomo ciò che, a suo avviso solo Dio poteva elargire: la salvezza dal peccato.

La dottrina della predestinazione, la dottrina del sacerdozio universale dei credenti, la teoria dei sacramenti riportano all'unica vera autorità, dettata dalla parola di Dio e dai Vangeli.

Da studente in legge avviato verso una professione civile, come da volontà paterna, Martin Lutero preferì essere un frate agostiniano, unico rifugio sicuro per la sua anima tormentata. Ma fu un sollievo passeggero e la sua morbosa introspezione fu placata da un accurato studio della Bibbia dove scorse il miracolo del perdono divino. Durante la dieta di Worms nel 1521 posto innanzi la possibilità di ripudiare alcuni dei suoi scritti e parte degli insegnamenti in essi contenuti, Lutero rispose: «Non è mai giusto negar di credere quel che si crede».

Mentre l'Eleuterio, ovvero "il libero", com'era stato definito Lutero, dava inizio alla Riforma, all'ombra della cattedrale di Noyon, città a Nord di Parigi, nasceva e iniziava la sua formazione Jean Cauvin.

Avviato dal padre, che ne interruppe gli studi in teologia, alla giurisprudenza, dopo la morte di questi Cauvin, latinizzato in Johannes Calvinus, si dedicò totalmente all'apprendimento delle lingue antiche.

Studiò la Stoà e commentò Seneca, in linea con le tendenze intellettuali di metà Cinquecento che videro Aristotele e la Scolastica soppiantati da Platone e dal nascente Neostoicismo che invocava il primato della ragione e una totale assenza di passioni.

Bisogna aspettare fino agli anni trenta del 1500 per assistere "all'immediata" adesione di Calvino alla Riforma, probabilmente a causa degli studi effettuati presso il Collège Montaigu, considerato una fortezza dell'ortodossia antiriformista.

La biografia di Calvino è molto scarna, di lui si sa poco perché Calvino parlava poco di sé. Tuttavia la sua attività di fervente intellettuale e teologo gli valsero quella che può essere definita come l'opera più importante della Riforma: "Istituzione della religione cristiana", opera al cui perfezionamento lavorò tutta la vita.

Nella prefazione dell'Istituzione Calvino respinse in maniera inoppugnabile le accuse rivolte ai riformisti francesi accusati di sedizione e blasfemia.

I "luthériens", nome dato dai francesi ai seguaci della Riforma, erano diventati oggetto di pregiudizi anche grotteschi oltre che di persecuzioni da parte di Francesco I, convinto di "sconfiggere gli anabattisti ribelli" e stringere così un'alleanza con l'imperatore Carlo V.

Calvino riassume nella prefazione dell'Istituzione le critiche dei cattolici ai luthériens in sette punti e tali confutazioni costituiranno parte del corpus dottrinale del calvinismo. Vi sostenne che le esigenze avanzate dalla Riforma sarebbero state in pieno accordo con la dottrina dei Padri della Chiesa che prevedeva "il divieto delle immagini, la celebrazione della Cena nelle due specie e la somministrazione del pane e del vino alla comunità, la liberta per il clero di contrarre matrimonio e soprattutto il riconoscimento della esclusiva autorità di Cristo e della sua parola su tutte le questioni della dottrina e della vita". Ma è nel periodo di Strasburgo che Jean Cauvin divenne Calvino e nell'edizione dell'Istituzione del 1539 si leggeva: "La summa di quasi tutta la dottrina sacra consiste in queste due parti: conoscenza di Dio e di noi stessi".



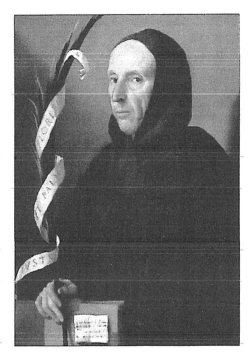


## CHI ERA GIROLAMO SAVONAROLA?

di Daniele Vignali

## La storia dello scomodo predicatore che finì al rogo il 23 maggio del 1498

a mattina del 23 maggio 1498 finì l'avventura del predicatore Girolamo Savonarola. Il frate domenicano, originario di Ferrara, fu impiccato e poi arso sul rogo a Firenze insieme ai confratelli Domenico e Silvestro, con l'accusa di eresia. Fu l'ultimo atto di un'esistenza passata a perseguire la corruzione dei costumi. Nel 1482 conquistò i fiorentini con le sue prediche appassionate. I suoi seguaci si organizzarono nella setta penitenziale dei "piagnoni" (così chiamati per le lacrime versate durante i sermoni di Savonarola). Fustigatore di corruzione e decadenza della Chiesa, predicava la penitenza come sola via di salvezza. Contrario a ogni lusso, che riteneva fonte di depravazione, faceva processare chi giudicava dissoluto, organizzando "roghi delle vanità", cioè di opere d'arte, libri e strumenti



musicali. nella Chiesa e nella società. Al tempo la Chiesa Cattolica attraversava un momento di estrema decadenza. Sotto la guida di Alessandro VI, pontefice dal 1492 al 1503, aveva toccato il fondo.

Il critico più aspro di tale degenerazione fu proprio Savonarola, che verso la Chiesa di allora non usava perifrasi: "Nella lussuria ti sei fatta meretrice sfacciata, tu sei peggio che bestia, tu sei mostro abominevole".

Alessandro VI prima lasciò dire, poi definì le tesi di Girolamo una "perniciosa dottrina, con scandalo e iattura delle anime semplici". E poiché le anime vanno tutelate, finì che il frate ribelle fu scomunicato. Va precisato che Alessandro VI non si sporcava mai personalmente le mani di sangue: nel caso di Savonarola, lasciò carta bianca ai fiorentini.

Nel 1498 fu catturato dai fiorentini che chiedevano il ritorno dei Medici e processato, impiccato e arso sul rogo proprio il 23 maggio.

Prima dell'esecuzione Savonarola fu sconsacrato sulla ringhiera dei Signori (davanti a Palazzo dei Priori, oggi Palazzo Vecchio) davanti a dove erano riuniti i commissari apostolici nominati da papa Alessandro VI.

